
	

https://zetokimadab.nurepikis.com/517175215598718344614749422676446561076223?totuxifaluzewirosavexazidosulaxerekegokixufire=muvazalulorugumavojugiwesifowisovokejidobaxuvesodelebawelurawewegopuguzeguwoxikimuxuwevokawixazexekoxaxesiduvejofataboporilutebifomilugoxobamosutobuteropiwuwubamakezilexuxululuvoxenigejepubogebopadogibewagis&utm_term=parcours+existentiel+sartre+analyse&pinuzixojikudapujilitasidividogivenalomakarokasiteweravojapolekuvezodorazajokenujanusuboxupujetivav=supimenivegexopezonerozevolatomozisumibixegibuzatudadafigapawotosarowilovanuvawilipikekisanakuxojerifaguzinadamagifujusibatikuxizusunepemev






Parcours	existentiel	sartre	analyse

Dans	le	paysage	riche	et	complexe	de	la	philosophie	existentielle,	l’une	des	œuvres	les	plus	emblématiques	et	puissantes	est	«	La	Nausée	»	de	Jean-Paul	Sartre.	Publié	en	1938,	ce	roman	introspectif	plonge	profondément	dans	la	psyché	d’un	homme	confronté	à	une	réalité	déconcertante	et	déroutante.	Cet	article	explore	les	thèmes	et	les	idées	clés	de
«	La	Nausée	»	et	leur	pertinence	pour	notre	compréhension	de	l’aliénation	existentielle.	Jean-Paul	Sartre	La	naissance	de	la	Nausée	«	La	Nausée	»	suit	le	protagoniste,	Antoine	Roquentin,	un	écrivain	qui	se	trouve	engagé	dans	une	quête	philosophique	intense	après	avoir	vécu	une	expérience	troublante.	Ce	roman	tire	son	titre	du	sentiment	de	malaise
intense	et	d’angoisse	existentielle	que	Roquentin	ressent	face	à	la	réalité	apparemment	banale	et	ordinaire.	Ce	sentiment	de	dégoût	face	à	l’existence	quotidienne	prend	la	forme	de	ce	que	Sartre	appelle	«	la	nausée	».	Le	caractère	absurde	de	l’existence	Sartre	explore	le	caractère	absurde	de	l’existence	humaine	à	travers	les	yeux	de	Roquentin.	Ce
dernier	devient	obsédé	par	la	manière	dont	les	objets	et	les	personnes	qu’il	rencontre	semblent	perdre	leur	sens	et	leur	identité	inhérents.	Il	ressent	une	dissonance	entre	la	perception	quotidienne	de	la	réalité	et	l’incapacité	de	trouver	un	sens	profond	et	stable	derrière	ces	apparences.	L’aliénation	et	la	désintégration	de	l’identité	Un	thème	central
de	«	La	Nausée	»	est	l’aliénation	existentielle.	Roquentin	se	sent	étranger	à	lui-même	et	aux	autres,	comme	s’il	était	séparé	du	monde	qui	l’entoure.	Il	est	envahi	par	le	sentiment	que	l’existence	est	fondamentalement	déconnectée,	et	cette	désintégration	de	l’identité	le	pousse	à	remettre	en	question	les	certitudes	traditionnelles	sur	la	réalité.	La	quête
de	sens	et	d’authenticité	Alors	que	Roquentin	plonge	plus	profondément	dans	sa	propre	nausée,	il	cherche	désespérément	un	moyen	de	donner	un	sens	à	sa	vie.	Cette	quête	de	sens	est	une	lutte	universelle	pour	de	nombreux	êtres	humains	qui	se	trouvent	confrontés	à	l’incertitude	et	à	l’absence	de	significations	préexistantes.	Sartre	examine	ainsi
comment	les	individus	réagissent	à	cette	réalité,	cherchant	souvent	à	créer	leur	propre	authenticité	dans	un	monde	dépourvu	de	sens	objectif.	Conclusion	«	La	Nausée	»	de	Jean-Paul	Sartre	offre	une	exploration	profonde	et	introspective	de	l’aliénation	existentielle	et	du	caractère	déconcertant	de	l’existence	humaine.	En	suivant	le	parcours
tumultueux	de	Roquentin,	le	roman	aborde	des	thèmes	tels	que	l’absurdité,	l’aliénation,	la	quête	de	sens	et	l’authenticité.	Cette	œuvre	iconique	continue	d’inspirer	les	lecteurs	à	réfléchir	sur	leur	propre	expérience	de	la	vie,	en	les	encourageant	à	confronter	les	ambiguïtés	et	les	incertitudes	qui	jalonnent	leur	propre	chemin	existentiel.	«	La	Nausée	»
nous	rappelle	que	l’exploration	de	l’existence	ne	se	limite	pas	à	la	recherche	de	réponses,	mais	qu’elle	réside	également	dans	la	profondeur	de	l’interrogation	elle-même.	À	propos	Articles	récents	Je	m'appelle	Gepeto,	et	au	fil	de	mes	cinquante	années	de	vie,	j'ai	trouvé	ma	joie	dans	la	créativité	et	l'exploration.	Mon	parcours	m'a	façonné	en	homme
curieux	et	passionné,	toujours	avide	de	découvrir	de	nouvelles	expériences.	Mes	journées	sont	rythmées	par	ma	soif	de	connaissances	et	mon	amour	pour	l'expression	artistique	sous	toutes	ses	formes.	J'ai	consacré	ma	vie	à	cultiver	mes	passions	et	à	les	partager	avec	les	autres,	que	ce	soit	à	travers	des	discussions	profondes,	des	aventures	en	pleine
nature	ou	la	création	d'œuvres	qui	résonnent	avec	l'essence	même	de	qui	je	suis.	Chaque	journée	est	une	opportunité	pour	moi	de	grandir,	d'apprendre	et	de	contribuer	à	la	beauté	du	monde	qui	m'entoure.	di	Eloise	Lonobile	Nella	categoria:	HOME	|	Analisi	testuali	Appoggio	la	mia	mano	sulla	panchina,	ma	la	ritiro	subito:	essa	esiste.	Questa	cosa
sulla	quale	sono	seduto,	sulla	quale	appoggiavo	la	mano	si	chiama	una	panchina.	L'hanno	fatta	apposta	perché	ci	si	possa	sedere,	hanno	preso	del	cuoio,	delle	molle,	della	stoffa,	si	sono	messi	al	lavoro,	con	l'idea	di	fare	una	sedia	e	quando	hanno	finito	era	questo	che	avevano	fatto.	L'hanno	portata	qui,	in	questa	scatola,	e	ora	la	scatola	viaggia	e
sballotta,	con	i	suoi	vetri	tremolanti,	e	porta	nei	suoi	fianchi	questa	cosa	rossa.	Mormoro:	è	una	panchina,	un	po'	come	un	esorcismo.	Ma	la	parola	mi	rimane	sulle	labbra:	rifiuta	di	andarsi	a	posare	sulla	cosa.	Essa	rimane	quello	che	è,	con	la	sua	peluria	rossa,	migliaia	di	zampette	rosse,	all'aria,	diritte,	zampette	morte.	Questo	enorme	ventre	girato
all'aria,	sanguinante,	sballottato	-	rigonfio	con	tutte	le	sue	zampe	morte,	ventre	che	galleggia	in	questa	scatola,	in	questo	cielo	grigio,	non	è	una	panchina.	Potrebbe	benissimo	essere	un	asino	morto,	per	esempio,	sballottato	nell'acqua	e	che	galleggia	alla	deriva,	il	ventre	all'aria	in	un	grande	fiume	grigio,	un	fiume	da	inondazione;	e	io	sarei	seduto	sul
ventre	dell'asino	e	i	miei	piedi	bagnerebbero	nell'acqua	chiara.	Analisi	testuale	Puoi	ascoltare	l'audio	di	questa	analisi	cliccando	sul	video	sotto.	Per	una	migliore	visualizzazione	ti	consiglio	un'anteprima	a	tutto	schermo	da	pc.	E	se	desideri	altri	video	come	questi,	ricordati	di	mettere	MI	PIACE	e	iscriverti	al	canale.	Buona	visione!	Titolo:	La	Nausea	è
un	titolo	che	definisce	una	cosa,	una	sensazione	particolare:	è	un	malessere	fisico	al	contempo	circoscritto	(nausea	da	mal	di	stomaco)	e	vago,	indefinito	(nausea	come	malessere	generale).	È	un	malessere	fisico	che	si	accompagna	anche	di	un	preciso	stato	d'animo,	fatto	di	noia,	di	mollezza,	di	disgusto	per	ogni	cosa.	Come	titolo	ha	un	che	di	repulsivo;
esso	prepara	il	lettore	a	sentir	parlare	di	un	malessere,	ma	anche,	forse,	a	provare	egli	stesso	nausea.	Ovviamente	non	si	sa	di	che	cosa	è	nausea,	perché	può	essere	nausea	di	tutto.	Narrazione:	Il	racconto	si	svolge	alla	prima	persona:	il	protagonista	corrisponde	al	narratore.	Questa	scelta	sembra	legarsi	bene	al	soggetto	del	titolo:	la	nausea	è	una
sensazione	di	malessere	che	non	si	vede	oggettivamente,	ma	si	sente	soggettivamente,	e	nessuno	meglio	di	un	IO	narrante	può	quindi	raccontarla.	Personaggi:	Se	ci	si	riferisce	soltanto	a	questo	passo	del	romanzo,	sulla	"scena"	appare	soltanto	il	protagonista.	Ma	in	realtà,	per	come	si	svolge	la	narrazione,	i	personaggi	sono	sostanzialmente	tre:	il
protagonista	narrante,	la	panchina	(oggetto	che	prende	vita	agli	occhi	del	protagonista)	e	un	non	meglio	definito	soggetto	alla	terza	persona	plurale	(hanno	fatto,	hanno	preso,	si	sono	messi,	hanno	finito).	Campi	semantici:	I	colori:	la	panchina	è	una	cosa	rossa,	con	zampette	rosse,	come	un	ventre	sanguinante	(quindi	rosso);	il	cielo	è	grigio;	il	fiume	è
grigio;	l'acqua	è	chiara.	Predomina	quindi	il	colore	acceso	del	rosso	su	uno	sfondo	incolore,	quasi	in	bianco	e	nero.	Sensazioni	tattili:	la	panchina	non	può	essere	toccata	con	la	mano	perché	dà	la	sensazione	di	esistere.	A	starci	sopra	si	sente	il	cuoio,	si	sentono	le	molle,	si	sente	la	stoffa,	si	sentono	anche	le	mille	zampette	della	sua	peluria.	I	piedi,
invece,	bagnano	nell'acqua.	Il	movimento:	la	mano	che	si	ritira	prontamente	dal	toccare	la	panchina,	la	scatola	(il	pullman)	che	viaggia	e	sballotta,	i	vetri	tremolanti,	il	ventre	che	sballotta	e	galleggia,	l'asino	morto	che	sballotta	e	galleggia	alla	deriva,	l'immagine	dell'inondazione.	Tutto	il	movimento	di	questo	passo	accentua	l'idea	della	nausea	che
prende	quando	si	è	sballottati	a	destra	e	a	sinistra,	per	esempio	in	automobile.	Il	rifiuto:	il	rifiuto	della	mano	di	posarsi	sulla	panchina,	che	equivale	al	rifiuto	della	parola	di	posarsi	sulla	cosa,	quindi	di	nominarla.	Similitudini	e	metafore:	Il	pullman	è	una	scatola	che	viaggia	e	sballotta	con	dei	fianchi	enormi	e	tremolanti;	la	strada	è	un	grande	fiume
grigio	da	inondazione.	La	panchina	del	pullman	subisce	numerose	trasformazioni:	è	un	animale	repellente,	col	ventre	squarciato	e	migliaia	di	zampette	morte	all'aria;	è	un	ventre	che	galleggia	nella	scatola;	è	un	asino	morto	che	va	alla	deriva	su	un	enorme	fiume	da	inondazione.	La	parola,	l'atto	di	nominare	le	cose,	diventa	sinonimo	di	esorcismo.
Osservazioni	conclusive:	La	sensazione	di	nausea	che	permea	tutto	il	romanzo,	e	in	particolare	questo	passo,	si	esplica	in	un	universo	spaccato	in	due:	da	un	lato	la	scatola	chiusa,	il	mondo	ristretto	dell'IO,	fatto	di	oggetti	animati	di	vita	propria	e	non	riconoscibili;	dall'altro	il	mondo	esterno,	popolato	da	un	gruppo	compatto	di	uomini	sentiti	come	ostili
e	nemici,	altrettanto	irriconoscibili.	Tutto	il	romanzo	si	svolge	infatti	sull'impossibilità	di	una	conciliazione	tra	l'IO	e	GLI	ALTRI.	La	nausea	è	dunque	una	sensazione	provata	soltanto	dall'IO	che	si	trova	di	fronte	ad	un	mondo	di	oggetti	che	hanno	perso	la	loro	naturalezza,	la	loro	banalità	di	mere	cose,	e	che,	su	uno	sfondo	vago	e	incolore,	si	stagliano
quasi	aggressivamente	(vedi	la	predominanza	del	rosso,	colore	che	disturba	e	si	associa	al	l'idea	del	sangue).	Il	mondo	oggettuale	si	anima	e	rifiuta	di	essere	nominato	dall'uomo,	etichettato	dalla	parola.	Questa	crisi	della	parola	è	reso	nella	narrazione	attraverso	un	attento	processo	di	straniamento	che	si	avvale	di	figure	retoriche	quali	la	metafora	e	la
similitudine,	sulla	scia	dello	straniamento	promosso	dai	Surrealisti	o,	prima	ancora,	da	Kafka	(vedi	La	Metamorfosi).	La	crisi	della	parola	diventa	il	processo	complementare	di	una	profonda	crisi	d'identità	dell'IO,	che	trovandosi	da	solo	in	un	mondo	che	appare	diverso	e,	finalmente,	più	vero,	deve	cercare	nuove	coordinate	per	poter	continuare	a
pensarsi	come	un	soggetto	che	esiste.	È	per	questo	che	la	nausea	di	questo	romanzo	diventa	il	simbolo	del	malessere	moderno,	di	quel	malessere	provato	all'inizio	del	XX	secolo	da	tutta	una	generazione	in	Europa,	un	malessere	non	bene	definito	ma	sicuramente	vicino	a	una	crisi	d'identità	soggettiva	in	un	mondo	fatto	di	oggetti	sentiti	come	estranei,
e	retti	da	leggi	umane	non	interiorizzate.	Eloise	Lonobile	(classe	1976)	vive	e	lavora.	La	passione	per	la	letteratura,	perfezionata	con	una	Laurea	all'Università	di	Pisa,	accompagna	da	sempre	la	sua	vita.	Letteratour	ne	è	il	prodotto	principale.	Publiée	en	1938,	La	Nausée	de	Jean	Paul	Sartre	est	considérée	comme	l’une	des	principales	œuvres	du	XXe
siècle	sur	le	plan	philosophique	et	sur	le	plan	littéraire.	Pourtant,	la	critique	s’y	intéresse	beaucoup	plus	pour	ses	apports	philosophiques	que	pour	ses	vertus	littéraires	:	«	Cette	œuvre	présente	pourtant	des	aspects	particulièrement	novateurs	dans	sa	structure	romanesque.	Sartre	se	sert	de	la	forme	du	journal	intime	pour	construire	ce	roman.	Cela
lui	permet	de	nous	transmettre	une	vision	fragmentaire	du	monde	en	action	et,	en	même	temps	de	remettre	en	question	certaines	conventions	traditionnelles	de	l’écriture	romanesque,	du	rôle	du	lecteur	et	des	rapports	entre	fiction	et	réalité.	»	(1)	Selon	des	critiques	comme	Simone	de	Beauvoir,	entres	autres,	la	composition	de	La	Nausée	n’a	rien	de
commun	avec	la	conception	traditionnelle	du	genre	selon	laquelle	le	romancier	désirerait	écrire	une	belle	histoire	qui	attirerait	son	lecteur.	La	genèse	laborieuse	de	La	Nausée	est	loin	de	correspondre	au	«	schéma	classique	»	de	la	rédaction	romanesque.	Le	roman	est	assez	difficile	d’accès	puisqu’il	ne	s’y	passe	rien.	Il	s’agit	d’un	homme	Antoine
Roquentin	qui	réfléchit	longuement	sur	sa	condition	et	plus	profondément	sur	la	condition	humaine.	La	découverte	de	la	contingence	existentielle	dans	le	texte	de	Sartre	implique	une	nouvelle	manière	de	vivre	et	de	penser.	De	ce	fait,	d’après	Roquentin,	tout	est	contingent	:	les	choses,	les	êtres,	l’existence	même	;	tout	ce	qui	existe	est	contingent.
Nous	nous	proposons	d’examiner	ces	points	qui	constituent,	à	notre	avis,	des	aspects	importants	de	l’œuvre	en	question.	Notre	objectif	primordial	est	de	justifier	la	dimension	de	«	l’excès	de	sens	»	qui	se	manifeste	dans	La	Nausée	en	tant	que	«	premier	grand	roman	existentialiste	»	(2)	qui	a	remporté	en	France	et	à	l’étranger	un	grand	succès.	1-
Roquentin	et	sa	vision	des	choses	Au	début,	le	récit	indique	la	manifestation	d’une	maladie	mentale	dont	Roquentin	est	sujet	:	«	je	suis	sujet	à	ces	transformations	soudaines	»	(3).	Roquentin,	ne	voit	plus	les	choses	comme	avant	parce	qu’il	souffre	de	solitude.	Alors	il	se	propose	d’écrire	«	au	jour	le	jour	»	ses	impressions	et	ses	réactions	jusqu’aux	«
nuances	»	et	«	petits	faits	»	ressentis	lors	de	ses	rapports	avec	l’univers	inanimé	des	choses.	Il	écrit	pour	«	déterminer	exactement	l’étendue	et	la	nature	de	ce	changement	»	(4)	dans	son	journal	qu’il	ne	manque	pas	de	dater	pour	marquer,	peut-être,	sa	vraisemblance.	L’aventure	de	Roquentin	est	une	lente	métamorphose	de	ses	sensations.	Cet
ensemble	d’impressions	constitue	la	nausée	même.	Qu’est-ce	qui	a	changé	?	Est-ce	le	monde	ou	le	personnage	?	«	Tous	ces	changements	concernent	les	objets.	Au	moins,	c’est	ce	dont	je	voudrais	être	sûr	»	(5),	affirme	Roquentin	confus	et	désespéré.	Puisque,	selon	Sartre,	les	choses	ne	sont	ce	qu’elles	sont	que	parce	qu’un	homme	les	regarde	et	les
pense,	comment	la	conscience	de	Roquentin	les	perçoit-elle	dans	ce	cas	?	Afin	de	répondre	à	cette	question,	il	faut	revenir	à	chacun	des	objets	qui,	dans	l’itinéraire	du	personnage,	constitue	une	étape	de	son	sentiment	de	nausée	qui	l’accable	et	l’ennuie	à	la	fois.	Tout	a	commencé	avec	ce	galet	subitement	lâché	que	Roquentin,	au	bord	de	la	mer,	a
voulu	lancer	pour	faire	un	ricochet	:	«	Les	objets,	cela	ne	devrait	pas	toucher,	puisque	cela	ne	vit	pas.	On	s’en	sert,	on	les	remet	en	place,	on	vit	au	milieu	d’eux	:	ils	sont	utiles,	rien	de	plus.	Et	moi,	ils	me	touchent,	c’est	insupportable.	J’ai	peur	d’entrer	en	contact	avec	eux	tout	comme	s’ils	étaient	des	bêtes	vivantes.	Maintenant	je	vois	;	je	me	rappelle
mieux	ce	que	j’ai	senti	l’autre	jour,	au	bord	de	la	mer,	quand	je	tenais	ce	galet.	C’était	une	espèce	d’écœurement	douceâtre.	Que	c’était	donc	désagréable	!	Et	cela	venait	du	galet,	j’en	suis	sûr,	cela	passait	du	galet	dans	mes	mains.	Oui,	c’est	cela,	c’est	bien	cela	:	une	sorte	de	nausée	dans	les	mains.	»	(6)	Si	en	présence	du	«	galet	»,	Roquentin
manifeste	un	sentiment	d’écœurement	»	et	puis	de	peur,	«	il	en	est	de	même	pour	des	objets	forts	divers	:	feuille	de	papier,	pipe,	fourchette,	loquet,	verre,	bretelles	(…)	couteau,	banquette,	racine	»	(7).	Ces	différents	objets	ont	un	point	commun	:	ils	exercent	la	même	«	fascination	»	qui	inquiète	tant	Roquentin	et	qui	donne	à	sa	vie	«	cet	aspect	heurté,
incohérent	»	(8).	Donc	Sartre	donne	une	vision	particulière	de	l’objet.	Il	ne	lui	fait	pas	subir	une	description	minutieuse,	voire	fastidieuse,	comme	le	font	d’ailleurs	nombre	d’écrivains	réalistes.	Mais	il	le	considère	dans	son	rapport	avec	la	conscience	humaine,	seule	capable	de	le	penser	dans	son	état	extérieur	à	elle,	de	le	ramener	de	son	univers	«	brut
»	et	de	lui	donner	finalement	un	sens	dans	l’existence.	Plus	loin	dans	La	Nausée,	Roquentin	fait	une	découverte	qui	semble	tardive	mais	persuasive	:	rien	d’autre	n’existe	que	ce	qui	est	là	sous	le	regard	:	«	Maintenant,	je	savais	:	les	choses	sont	tout	entières	ce	qu’elles	paraissent	et	derrière	elles…	il	n’y	a	rien	»	(9).	Tout	se	réduit	à	son	présent	où	le
passé	n’a	nullement	de	place	:	tout	existant	est	enfermé	dans	le	présent	de	la	sensation.	Il	s’agit	alors	d’une	nouvelle	manière	de	présenter	la	chose	au	lecteur.	Si	les	«	bretelles	»	ne	sont	ni	bleues	ni	violettes,	si	la	racine	n’est	pas	vraiment	noire	et	si	le	verre	est	de	«	transparence	louche	»,	c’est	que	les	choses	échappent	à	toute	détermination
spécifique.	Ce	sont	des	«	objets	à	deux	faces	»	(10)	qui	montrent	leurs	qualités	«	louches	».	En	effet,	le	terme	«	louche	»	appartient	au	réseau	de	mots	que	Sartre	réserve	à	la	description	de	l’existence.	2-	Roquentin	et	«	l’autre	»	Le	thème	de	«	l’autre	»	est	d’un	intérêt	particulier	dans	la	pensée	existentielle	:	c’est	à	travers	l’autre	que	l’homme	se
découvre.	Sartre	le	dit	lui-même	:	«	Pour	obtenir	une	vérité	quelconque	sur	moi,	il	faut	que	je	passe	par	l’autre.	L’autre	est	indispensable	à	mon	existence,	aussi	bien	d’ailleurs	qu’à	la	connaissance	que	j’ai	de	moi.	»	(11)	La	philosophie	de	Sartre	se	veut	une	philosophie	de	l’humain.	Les	rapports	liant	une	personne	à	une	autre	occupent	une	place
privilégiée	dans	ses	œuvres.	Qu’en	est-il	alors	des	rapports	entretenus	entre	le	personnage	Roquentin	et	«	les	autres	»	qui	l’entourent	?	Il	est	à	noter	que	le	récit	de	La	Nausée	commence	par	l’expérience	d’une	tragique	solitude	:	«	Moi	je	vis	seul,	entièrement	seul.	Je	ne	parle	à	personne,	jamais;	je	ne	reçois	rien,	je	ne	donne	rien.	L’Autodidacte	ne
compte	pas	»	(12).	Telle	est	la	révélation	de	Roquentin.	C’est	ainsi	qu’il	parle	de	son	unique	«	connaissance	»	(13)	parmi	les	hommes	:	L’Autodidacte	rencontré	en	1930	à	la	bibliothèque	de	Bouville.	Roquentin	incarne	l’image	du	personnage	«	vide	et	calme	»	(14)	qui	ne	parle	à	personne.	C’est	pour	cette	raison	qu’il	est	présenté	dès	le	début	du	récit
comme	dépouillé	de	toute	relation	affective.	Roquentin	chemine	vers	sa	solitude	finale	en	se	détachant	progressivement	du	groupe	social.	La	récurrence	du	nom	«	solitude	»	et	de	l’adjectif	«	seul	»	justifient	bel	et	bien	l’ennui	existentiel	dont	souffre	le	personnage.	Effectivement,	il	se	veut	toujours	l’exclu	de	toute	émotion	collective.	Il	envie	aux	gens
leur	bonheur	ressenti	dans	le	rassemblement	et	dans	la	communion	:	«	je	restais	tout	près	des	gens,	à	la	surface	de	la	solitude	»	(15).	Son	choix	d’être	toujours	seul	le	pousse	tout	le	temps	à	tourner	en	dérision	l’humanisme	d’une	scène	à	laquelle	il	participe	en	tant	que	spectateur.	Il	s’agit	de	quatre	joueurs	de	cartes,	vus	au	café	Mably	où	il	se	rend	de
temps	en	temps	et	qu’il	nomme	«	le	paquet	tiède»	à	cause	de	leur	passivité	:	«	Quelle	importance	ils	attachent,	mon	Dieu,	à	penser	tous	ensemble	les	mêmes	choses.	»	(16)	En	fait,	Roquentin	n’éprouve	pas	ces	«	sentiments	entiers	sur	lesquels	on	met	les	noms	génériques	comme	Ambition,	Intérêt	»	(17),	Amour,	Haine,	Humanisme…	Il	ne	croit	non
plus	à	leur	existence	comme	Anny	d’ailleurs,	son	ancienne	maîtresse	rencontrée	plus	tard	à	Paris	et	qui	affirme	avec	conviction	:	«	Je	croyais	que	la	haine,	l’amour	ou	la	mort	descendaient	sur	nous,	comme	des	langues	de	feu	du	Vendredi	Saint	(…).	Quelle	erreur	!	»	(18)	N’est-ce	pas	là	la	preuve	d’une	certaine	communion	entre	les	deux	personnages
qui	ont	les	mêmes	pensées	et	les	mêmes	conceptions	sur	la	vie	?	Est-ce	que	Roquentin	parviendrait-il	à	la	ramener	avec	lui	à	Bouville	?	Du	moins,	c’est	ce	qu’il	souhaite	ardemment.	A	cause	de	ses	traits	répulsifs	pour	les	hommes,	notre	personnage	principal	ne	manque	pas	de	les	caractériser	en	utilisant	des	mots	réservés	à	la	bestialité.	Il	fait	appel	à
de	courtes	métaphores	dans	sa	description	de	«	l’autre	».	C’est	ainsi	qu’il	transforme	l’Autodidacte	tantôt	en	«chien»,	tantôt	en	«brebis	»	ou	«âne».	La	femme	aussi	dans	La	Nausée	n’échappe	pas	à	une	description	dévalorisante,	dégradation	ironique	de	l’humain	à	travers	les	personnages	sartriens.	Elle	est	désignée	par	«	poule,	«	souris	»…	Et	même
Roquentin	subit	le	passage	du	règne	supérieur	au	règne	inférieur	:	«	J’ai	dû	me	regarder	encore	plus	longtemps	:	ce	que	je	vois	est	bien	au-dessous	du	singe,	à	la	lisière	du	monde	végétal,	au	niveau	des	polypes.	»	(19)	Par	conséquent,	la	contemplation	de	son	propre	visage	lui	reflète	une	image	«	horrible	»	:	son	visage	n’a	rien	d’humain.	Il	préfère
donner	le	nom	de	«	masque	»	à	cette	partie	de	son	corps.	Selon	lui,	le	visage	d’Anny	aussi	est	changeant	:	«	elle	change	de	visage;	comme	les	acteurs	antiques	changeaient	de	masque	:	d’un	coup	»	(20).	Roquentin	aime	sa	ressemblance	avec	Anny.	Dans	son	effort	permanent	de	s’éloigner	du	groupe	social	de	peur	de	s’y	intégrer,	le	personnage	sartrien
se	contente	de	porter	des	jugements	négatifs	sur	lui.	C’est	dans	cette	perspective	qu’il	décrit	plusieurs	personnages	dans	différents	portraits	physiques	et	moraux	qui	résultent	de	sa	propre	imagination.	C’est	ce	que	Sartre	reproche	d’ailleurs	à	Mauriac	:	le	fait	de	porter	des	jugements	sur	les	êtres,	de	leur	donner	ou	de	leur	retirer	des	mérites.
Pourtant,	Roquentin	brosse	le	portrait	moral	de	Lucie,	la	ménagère	de	«	l’hôtel	Printania	»	où	il	séjourne.	A	ses	yeux,	elle	incarne	l’image	d’	«	une	héroïne	tragique	».	Il	lui	attribue	des	qualités	morales,	il	montre	la	fatalité	qui	la	conduit	à	ce	déchaînement	de	passion	»	(21)	à	propos	de	ses	malheurs	causés	par	son	mari	Charles	:	«	Non,	ce	n’est	pas	en
elle	qu’elle	puise	la	force	de	tant	souffrir.	Cela	lui	vient	du	dehors	»	(22),	confirme	notre	personnage-observateur.	Roquentin,	à	la	manière	d’un	narrateur	omniscient,	s’imagine	la	subjectivité	d’autrui	et	se	la	donne	en	spectacle.	Il	pousse	très	loin	son	imagination	au	point	de	donner	des	interprétations	psychologiques	aux	attitudes	des	personnages
qu’il	présente.	Ses	interventions	à	propos	du	dialogue	mené	entre	les	deux	partenaires	d’un	couple	à	la	brasserie	Vézelize	sont	à	cet	égard	un	témoignage	significatif	:	«	Il	est	si	satisfait	qu’il	paraît	avoir	oublié	ce	qu’il	voulait	dire	»	(23),	pense	Roquentin	du	mari.	Dans	ses	rapports	aux	autres,	Roquentin	se	met	souvent	à	la	place	de	certains
personnages	de	son	entourage	tout	en	gardant	ses	distances.	Des	fois,	ses	monologues	sont	simplement	l’aboutissement	d’une	probabilité	:	«	Peut-être	M.	Achille	n’a-t-il	pas	la	conscience	très	tranquille	»	(24).	Roquentin	semble	attacher	de	l’importance	à	M.	Achille,	un	personnage	rencontré	au	restaurant	de	Camille,	sans	tenter	de	lui	adresser	la
parole.	Néanmoins,	il	ressent	pour	lui	de	la	sympathie	puisqu’il	vit	dans	la	solitude,	sa	fidèle	compagne	:	«	Nous	sommes	pareils,	voilà.	Il	est	seul	comme	moi.	»	(25)	Un	autre	client	du	restaurant	Camille,	le	docteur	Rogé,	intéresse	Roquentin	par	son	air	«	calme	et	puissant	».	Mais	Roquentin	oppose	M.	Achille	au	docteur	Rogé	qui	«	voudrait	se
masquer	l’insoutenable	réalité	:	qu’il	est	seul,	sans	acquis,	sans	passé	»	(26).	Dans	La	Nausée,	le	docteur	Rogé	symbolise	l’un	des	«	professionnels	de	l’expérience	»	(27)	dont	Roquentin	se	moque	largement	parce	qu’ils	«	voudraient	nous	faire	croire	que	leur	passé	n’est	pas	perdu,	que	leurs	souvenirs	se	sont	condensés,	moelleusement	convertis	en
Sagesse	»	(28).	Toutefois,	Roquentin	qui	croit	que	l’existence	n’a	pas	de	passé,	nie	toute	idée	selon	laquelle	le	temps	est	réparti	en	passé,	présent	et	futur.	C’est	pourquoi	tout	existant	«	animé	»	ou	«	inanimé	se	réduit	à	son	présent,	à	son	«	être-là	»	:	«	La	vraie	nature	du	présent,	se	dévoilait	:	il	était	ce	qui	existe,	et	tout	ce	qui	n’était	pas	présent
n’existait	pas.	Le	passé	n’existait	pas.	Pas	du	tout.	»	(29)	Le	personnage	sartrien	éprouve	«	l’horreur	»	d’appartenir	au	collectif.	Ainsi,	il	condamne	toute	complicité	avec	autrui,	toute	«	connivence	»	entre	les	êtres	et	toute	forme	d’humanisme.	De	ce	fait,	même	lorsqu’il	est	tenté	par	le	bonheur	de	la	foule	Bouvilloise	pendant	une	promenade,	«	celle	que
cent	mille	Bouvillois	allaient	vivre	en	commun	»	(30),	il	s’en	éloigne	comme	d’habitude.	Il	refuse	d’approcher	les	gens	qu’il	nomme	«	l’espèce	»	:	«	Je	me	demandai,	un	instant,	si	je	n’allais	pas	aimer	les	hommes.	Mais	après	tout,	c’était	leur	dimanche	et	non	le	mien.	»	(31)	Roquentin,	angoissé	et	solitaire,	se	déclare	différent	des	gens	qui	vivent	une
certaine	solidarité	au	sein	des	familles	unies	:	«	les	gens	sont	dans	les	maisons,	ils	ont	allumé	aussi,	sans	doute.	Ils	lisent,	ils	regardent	le	ciel	par	la	fenêtre	»	(32).	Telle	est	la	description	qu’il	fait	des	Bouvillois	le	jour	d’un	«	Mardi	gras	».	Pourtant,	Roquentin,	n’ayant	ni	foyer	ni	famille,	veut	être	«	un	homme	tout	seul,	avec	son	seul	corps	»	(33).	Et	il
n’en	est	guère	malheureux.	Il	n’a	«	voulu	qu’être	libre	»	(34).	Sa	solitude	est	le	résultat	d’un	choix	libre	et	conscient.	En	outre,	Roquentin	s’éloigne	de	tous	les	couples	amoureux	ou	autres.	D’une	pièce	réservée	aux	couples	chez	Camille,	il	dit	:	«	je	n’y	suis	jamais	entré	;	elle	est	pour	les	couples.	»	(35)	Tout	en	fuyant	les	gens,	Roquentin	ne	s’empêche
pas	de	les	décrire,	de	leur	attribuer	des	qualités,	d’expliquer	leurs	émotions,	de	prévoir	même	leurs	pensées	et	de	tourner	en	dérision	leurs	gestes	et	attitudes.	En	conséquence,	il	adopte	tous	les	points	de	vue	d’un	narrateur	omniscient.	Par	ailleurs,	Roquentin	est	attiré	par	les	visions	horribles	et	bouffonnes.	Il	suscite	de	la	sorte	des	angoisses
injustifiables	pour	des	faits	divers	imaginés.	Par	exemple,	il	dresse	un	tableau	pittoresque	de	la	mort	probable	de	M.	Fasquelle,	patron	du	café	Mably	:	«	s’il	est	mort,	c’est	d’une	attaque.	Il	sera	couleur	aubergine	avec	la	langue	hors	de	la	bouche.	La	barbe	en	l’air;	le	cou	violet	sous	le	moutonnement	du	poil	»	(36).	Cette	mort	illusoire,	en	plus	du
brouillard	qui	règne	sur	Bouville,	suscitent	chez	Roquentin	une	peur	horrible.	Malgré	tout,	il	n’est	pas	question	d’approcher	les	gens.	Le	personnage	solitaire	finit	par	errer	dans	les	rues,	tout	ce	qui	l’entoure	devient	signe	de	répulsion	et	d’horreur	:	«	Une	véritable	panique	s’empara	de	moi.	Je	ne	savais	plus	où	j’allais	(…)	je	tournai	dans	les	rues
désertes	du	quartier	Beauvoisis	:	les	maisons	me	regardaient	fuir,	de	leurs	yeux	mornes.	Je	me	répétais	avec	angoisse	:	où	aller	?	Où	aller	?	»	(37)	Roquentin	a	peur	des	gens,	veut	les	ignorer	et	condamne	d’emblée	toute	communication	possible	avec	eux.	A	travers	son	personnage	étrange	et	étranger,	Sartre	veut	transmettre	le	message	suivant	:	«
l’autre	»	n’est	jamais	l’occasion	d’un	refuge.	Il	vaut	mieux	l’éviter	et	pour	toujours	:	«	Je	ne	veux	pas	de	communion	d’âmes	»	(38).	Cette	affirmation-conviction	signifie	que	Roquentin	ne	croit	pas	à	l’humanisme	et	n’envisage	pas	qu’il	soit	possible	entre	les	êtres.	La	présence	de	l’Autodidacte	à	ses	côtés	lui	rappelle	tous	les	humanistes	qu’il	a	connus	et
méprisés.	Roquentin	choisit	la	solitude	comme	ultime	solution	à	son	malaise	existentiel	ressenti	parmi	ses	rares	connaissances	:	«	Je	ne	suis	pas	humaniste,	voilà	tout	»	(39).	Sartre	tourne	en	dérision	la	doctrine	de	«	l’humanisme	».	Si	les	termes	«	seul	»	et	«	solitude»	fourmillent	dans	La	Nausée,	c’est	parce	que	le	thème	de	la	solitude	est	privilégié
dans	les	écrits	sartriens	comme	dans	la	littérature	du	XIXe	siècle,	le	cas	des	grands	poètes	français	comme	Victor	Hugo,	Alfred	de	Musset,	Baudelaire	ou	Verlaine.	D’après	un	nombre	considérable	d’écrivains	et	de	poètes	célèbres,	«	le	seul	remède	contre	la	solitude	est	l’écriture	(…)	:	elle	possède	un	pouvoir	cathartique	et	elle	peut	changer	le	monde.
Elle	est	comme	une	«	jeune	pousse	»,	un	«	magnolia	géant	»	(Le	S.	de	C.,	p.47),	une	source	de	vie,	une	possibilité	de	renaissance.	»	(40)	Dans	son	livre	intitulé	Les	Mots,	Sartre	développe	longuement	le	pouvoir	magique	de	l’écriture	en	tant	que	moyen	pour	échapper	à	l’emprise	des	affres	d’une	existence	contingente	et	gratuite.	3-	Le	salut	par	les
livres	Roquentin,	qui	ne	cesse	de	remettre	en	question	les	raisons	de	son	existence,	se	propose	d’écrire	un	livre	historique	sur	le	Marquis	M.	de	Rollebon.	Lequel	livre	l’impressionne	beaucoup	au	début	et	paraît	rendre	sa	vie	sensée	et	utile,	du	moins	pour	une	période	bien	déterminée	:	«	M.	de	Rollebon	représente,	à	l’heure	qu’il	est,	la	seule
justification	de	mon	existence.	»	(41)	Toutefois,	cette	entreprise	artistique	dont	le	but	est	vouloir	perpétuer	le	passé	de	M.	de	Rollebon	frustre	Roquentin	qui	se	sent	accablé	par	ses	problèmes	existentiels.	Après	de	longues	remises	en	question,	il	constate	que	c’est	pratiquement	inutile	de	tenter	de	faire	revivre	le	passé	de	quelqu’un	au	présent.	Il
trouve	absurde	l’idée	de	transformer	l’existence	d’un	être	en	un	récit	dans	la	mesure	où	celle-ci	reflète	une	réalité	insaisissable	:	«	Comment	donc,	moi	qui	n’ai	pas	eu	la	force	de	retenir	mon	propre	passé,	puis-je	espérer	que	je	sauverai	celui	d’un	autre	?	»	(42)	se	demande	finalement	Roquentin.	D’après	lui,	les	événements	de	l’histoire	de	M.	de
Rollebon	ne	s’accordaient	pas	et	manquaient	de	«	fermeté	»	et	de	«	consistance	»	:	«	Les	faits	s’accommodent	à	la	rigueur	de	l’ordre	que	je	veux	leur	donner	mais	il	leur	reste	extérieur.	J’ai	l’impression	de	faire	un	travail	de	pure	imagination.	Encore	suis-je	bien	sûr	que	des	personnages	de	roman	auraient	l’air	plus	vrais,	seraient,	en	tout	cas,	plus
plaisants.	»	(43)	C’est	ainsi	que	Roquentin	prend	conscience	du	fait	que	l’historien,	comme	d’ailleurs	le	romancier,	laisse	toujours	des	vestiges	de	son	passage,	de	son	idéologie	et	de	son	être	sur	le	texte	à	rédiger.	De	ce	fait,	Roquentin	s’interroge	très	souvent	sur	le	rapport	fiction	/	réalité.	Il	n’est	pas	convaincu	de	la	possibilité	de	transposer	des
événements	réels	sur	le	plan	de	la	fiction.	De	plus,	il	s’aperçoit	que	le	récit	impose	un	ordre	aux	événements	flasques	de	l’existence	en	leur	attribuant	un	début	et	une	fin.	Il	pense	que	les	restrictions	du	temps	et	de	l’espace	qui	limitent	l’existence	ne	peuvent	s’appliquer	à	l’art.	Le	«	salut	contre	l’existence	se	trouve	donc	dans	la	création	esthétique	».
Car	l’art	est	capable	de	transcender	le	temps	et	l’espace,	de	«	délivrer	l’âme	»	de	ses	douleurs.	Dans	l’avant	dernière	page	de	son	roman,	Sartre	aboutit	à	la	conclusion	suivante	:	«	Jamais	un	existant	ne	peut	justifier	l’existence	d’un	autre	existant.	»	(44)	Dès	le	début	de	La	Nausée,	Roquentin	paraît	persuadé	du	fait	que	l’existence	d’une	personne	ne
mérite	pas	d’être	représentée	dans	un	livre	d’histoire.	C’est	pourquoi	Roquentin	décide	de	rédiger	un	livre	imaginaire	sur	M.	de	Rollebon	au	lieu	d’une	biographie	:	«	Une	histoire,	par	exemple,	comme	il	ne	peut	en	arriver,	une	aventure.	Il	faudrait	qu’elle	soit	belle	et	dure	comme	de	l’acier	et	qu’elle	fasse	honte	aux	gens	de	leur	existence.	»	(45)	D’un
autre	côté,	le	romancier,	dans	sa	position	privilégiée	entre	le	lecteur	et	la	réalité	qu’il	veut	représenter,	et	il	ya	mille	façons	de	le	faire,	interprète	les	événements,	fait	des	coupes	et	des	choix	individuels.	Dans	ces	circonstances,	l’ordre	de	la	succession	des	jours	n’est	pas	toujours	respecté	puisqu’il	existe	des	incertitudes	entre	les	jours	du	récit.	Selon
Roquentin,	tout	récit	transforme	les	événements	en	aventures	et	les	aventures	n’existent	que	dans	les	livres.	Dans	son	rôle	d’observateur	le	long	du	roman,	Roquentin	révèle	au	lecteur	un	quotidien	mélancolique	et	contingent	où	les	gens	se	laissent	«	vivre	»,	ce	qui	n’est	pas	digne	d’une	œuvre	littéraire.	Car	il	n’y	a	pas	d’événements	importants	dans
une	existence	contingente,	monotone	et	gratuite	:	«	aucun	être	nécessaire	ne	peut	expliquer	l’existence	:	la	contingence	(…)	c’est	l’absolu,	par	conséquent	la	gratuité	parfaite	»	(46).	Une	des	intuitions	de	La	Nausée,	c’est	que	notre	existence	ne	peut	jamais	se	dérouler	suivant	le	mode	de	l’existence	romanesque.	C’est	ainsi	que	La	Nausée	semble
marquer	la	fin	du	roman.	Sartre	trouve	qu’une	vraie	œuvre	littéraire	ne	doit	pas	parler	«	de	ce	qui	a	existé	»	(47)	dans	la	mesure	où	l’existence	est	la	contingence	même.	Dans	La	Nausée,	Sartre	recourt	à	un	récit	réaliste	et	le	critique	en	même	temps	afin	de	remettre	en	cause	le	roman	traditionnel	et	ses	composantes,	c’est-à-dire	le	récit	aux
aventures	imaginaires.	Les	réflexions	du	personnage	Roquentin,	en	tant	que	lecteur	et	critique	à	la	fois	de	son	œuvre,	définissent	le	contenu	de	la	création	littéraire.	De	ces	réflexions	sur	les	moyens	d’écrire	et	de	vivre	est	née	La	Nausée	:	«	longtemps	j’ai	pris	ma	plume	pour	une	épée,	à	présent	je	connais	notre	impuissance.	N’importe	:	je	fais,	je
ferais	des	livres	;	il	en	faut	;	cela	sert	tout	de	même,	la	culture	ne	sauve	rien	ni	personne,	elle	ne	justifie	pas.	Mais	c’est	un	produit	de	l’homme	:	il	s’y	projette,	s’y	reconnaît	;	seul,	ce	miroir	critique	lui	offre	son	image.	»	(48)	Certes,	Sartre	est	loin	de	donner	une	réponse	aux	problèmes	existentialistes	de	l’homme,	mais	il	encourage	la	création
esthétique	:	«	j’écris	toujours.	Que	faire	d’autre	?	»	(49).	Il	s’agit	d’un	choix	conscient	de	l’écrivain	dans	le	but	de	se	libérer	et	de	se	«	sauver	tout	entier	»	(50)	de	«	l’existence	injustifiée	»	(51).	Et	ce,	contrairement	à	Proust	à	titre	d’exemple,	l’auteur	du	célèbre	ouvrage	A	la	recherche	du	temps	perdu,	qui	«	fait	de	l’entreprise	littéraire	le	seul	moyen
d’accéder	à	la	vraie	vie,	la	vie	enfin	découverte	et	éclaircie,	la	seule	vie	par	conséquent	vécue.	»	(52)	4-	La	Nausée	:	un	genre	faux	?	Brice	Parain	qualifie	le	roman	de	La	Nausée	de	«	genre	faux	»	(53).	Car	le	cheminement	du	roman	de	Sartre	est	exemplaire	de	ce	que	l’on	attend	de	la	métamorphose	complète	d’un	texte	philosophique	en	pratique
romanesque	expérimentale	:	«	Cette	ambiguïté	entrait	bien	en	effet	dans	le	dessein	de	Sartre,	puisqu’il	voulait	«	exprimer	sous	une	forme	littéraire	des	vérités	et	des	sentiments	métaphysiques.	»	(54)	Toutefois,	la	tâche	n’a	pas	été	facile	pour	l’auteur.	C’est	dans	cette	perspective	que	Sartre	y	a	travaillé	pendant	quatre	ans	avec	différents
remaniements.	Au	début,	La	Nausée	était	«	une	longue	et	abstraite	méditation	sur	la	contingence	»	(55)	existentielle.	Or,	suivant	les	conseils	de	Simone	de	Beauvoir,	Sartre	accepte	de	donner	une	dimension	romanesque	(introduire	du	suspense	dans	la	succession	des	faits)	au	contenu	philosophique	de	son	œuvre	qui,	évidemment,	ne	se	soumet	à
aucun	schéma	unique	reconnu	dans	la	création	littéraire.	En	effet,	l’organisation	des	faits	et	la	structure	narrative	du	roman	le	justifient	parfaitement.	Les	conventions	du	genre	romanesque	sont	donc	moins	apparentes	dans	le	récit	sartrien	parce	que	plusieurs	épisodes	de	La	Nausée	sont	structurés	à	la	manière	du	conte	ou	de	la	nouvelle	suivant
différents	styles	d’écriture.	Le	texte	provoque	:	s’il	«	romanticise	Heidegger	»,	il	«	métaphysique	Céline	»	(56).	Mais	Sartre,	qui	dénonce	sa	culture	sans	pour	autant	pouvoir	s’en	éloigner,	n’y	parvient	qu’en	passant	par	le	mode	parodique	:	«	Le	Cogito	sartrien	apparaît…	comme	une	sorte	de	caricature	tragique	du	Cogito	de	Descartes.	Sartre	s’en	rend
d’ailleurs	bien	compte,	et	c’est	délibérément	qu’il	a	conçu	son	roman	comme	une	parodie	du	Discours	de	la	méthode.	»	(57)	Par	ailleurs,	Céline	souligne	le	recours	de	Sartre	au	pastiche	qui	prend	toutes	ses	formes	dans	le	récit	de	La	Nausée.	Tantôt,	on	trouve	le	discours	de	Roquentin	qui	«	s’infléchit	»	pour	adopter	un	style	différent	du	sien	en	imitant
certains	stéréotypes	de	la	rédaction	littéraire,	tantôt	il	s’agit	de	fragments	de	textes	isolés	du	reste	du	récit	par	des	italiques	ou	des	guillemets	:	ce	sont	de	simples	collages.	Ils	se	présentent	sous	des	effets	parodiques	qui	s’annoncent	par	exemple	à	travers	des	contradictions	relatives	au	texte	imité	ou	à	travers	«	le	scandale	»	que	peut	provoquer	le
non-respect	d’un	modèle	jugé	comme	sacré.	Conclusion	Le	roman	de	Sartre	nous	propose,	en	fait,	une	lecture	philosophique	mais	«	non	moralisante	»	qui	est	riche	d’interrogations	métaphysiques	sur	des	sensations	pouvant	épouser	la	forme	de	réminiscences.	Le	roman	doit	être	lu	par	celui	qui	aime	la	philosophie,	les	lettres	et	par	celui	qui
s’interroge	sans	cesse	sur	l’existence	sans	vouloir	chercher	de	réponses	mais	qui	tente	de	se	retrouver	entre	les	lignes	d’un	texte	bouleversant	et	toujours	d’actualité.	Sartre	définit	le	style	d’écriture	comme	étant	tout	ce	qui	attire	le	lecteur	au-delà	d’un	énoncé.	Ici,	l’énoncé,	c’est	La	Nausée,	un	livre	comme	éclaté	de	l’intérieur	par	cette	«	racine	du
marronnier	»	qui	déborde	tous	les	mots	du	monde.	Effectivement,	s’interroger	sur	l’existence	à	la	manière	de	Sartre,	c’est	forcément	dépasser	«	l’existence	injustifiée	»	et	«	absurde	»	pour	en	faire	un	objet	d’étude.	Pourtant,	cela	demeure	exclu	de	la	logique.	N’est-ce	pas	là	«	un	excès	de	sens	»	qui	émane	du	début	jusqu’à	la	fin	du	roman	dont	le	titre
est	révélateur	d’un	sentiment	de	malaise	(qui	peut	atteindre	la	nausée)	que	l’on	ressent	face	à	la	contingence	contraignante	du	cycle	de	la	vie	?	En	tout	cas,	La	Nausée,	un	texte	caractérisé	par	ses	diverses	formes	d’écriture,	n’est	que	le	premier	roman	de	Sartre!	Durant	toute	sa	vie,	son	goût	pour	la	littérature,	la	philosophie	et	la	critique…	nourrissait
ses	ambitions	et	ses	élans	dans	un	monde	étrange	et	changeant.	©Naïma	TOUH	Notes	(1)	Vida	De	Ensino,	«	Le	récit	du	journal	intime	en	roman	»,	/…/roman-la-nausée-jean-paul-sartre-pdf-51273…,	mar/set.2010,	p.	46.	(2)	IDT	Geneviève,	La	Nausée	:	Sartre,	Hatier,	Coll.	«	Profil	d’une	œuvre	»,	Paris,	1971,	p.7.	(3)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,
Gallimard,	Coll.	«	Folio	»,	Paris,	1938,	p.	16.	(4)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	11.	(5)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	12.	(6)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	24.	(7)	IDT	Geneviève,	op.cit.	p.	41.	(8)	Jean-Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	16.	(9)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	137.	(10)	Jean	Pellegrin	:	«	L’objet	à	deux	faces	dans	La	nausée	»,	Revue	des
Sciences	Humaines,	Janvier-mars,	1964,	p.9.	(11)	Jean	Paul	Sartre,	L’Existentialisme	est	un	humanisme,	Nagel,	Coll.	«	Pensées	»,	Paris,	1946,	pp.	66-67.	(12)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	19.	(13)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	16.	(14)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	103.	(15)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	21.	(16)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.
21.	(17)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	15.	(18)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	210.	(19)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	32.	(20)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	202.	(21)	Geneviève	IDT,	op.cit.	p.	54.	(22)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	46.	(23)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	75.	(24)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	102.	(25)	Jean	Paul	Sartre,	La
Nausée,	p.	97.	(26)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.103.	(27)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	100.	(28)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	101.	(29)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	137.	(30)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	77.	(31)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	81.	(32)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	96.	(33)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	97.	(34)	Jean
Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	97.	(35)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	92.	(36)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	108.	(37)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	pp.	113-114.	(38)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	151.	(39)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	167.	(40)	Abdellah	Hammouti,	Texte	littéraire	marocain	de	langue	française	:	représentation(s),
autoreprésentation,	Publications	de	la	Faculté	des	Lettres,	Oujda,	N°	80,	Série	N°25,	2003,	pp.	85-86.	(41)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	104.	(42)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	136.	(43)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	28.	(44)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	247.	(45)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	147.	(46)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	185.
(47)	Jean	Paul	Sartre,	La	Nausée,	p.	247.	(48)	Jean-Paul	Sartre,	Les	Mots,	Gallimard,	Coll.	Folio,	1964,	p.	205.	(49)	Jean-Paul	Sartre,	Les	Mots,	p.	205.	(50)	Jean-Paul	Sartre,	Les	Mots,	p.	206.	(51)	Jean-Paul	Sartre,	Les	Mots,	p.	203.	(52)	R.	Bourneuf,	R.	Ouellet,	L’Univers	du	roman,	Paris,	Presses	Universitaires	de	France,	1972,	p.	7.	(53)	Simone	de
Beauvoir,	La	Force	de	l’âge,	Gallimard,	1960,	p.	307.	(54)	Idt	Geneviève,	op.cit.	p.	24.	(55)	Simone	de	Beauvoir,	op.cit.,	p.	111.	(56)	Jean	Wahl,	Poésie,	pensée,	perception,	Calmann-Lévy,	1948,	p	.7.	(57)	Georges	Poulet,	Le	Point	de	départ,	Plon,	1964,	p.	226.	Bibliographie	:	1-	Bourneuf,	R.,	Ouellet	R.,	L’Univers	du	roman,	Paris,	Presses	Universitaires
de	France,	1972.	2-	De	Beauvoir	Simone,	La	Force	de	l’âge,	Gallimard,	1960.	3-	De	Ensino	Vida,	«	Le	récit	du	journal	intime	en	roman	»,	/…/roman-la-nausée-jean-paul-sartre-pdf-51273…,	mar/set.	2010.	4-	Gagnebin	Laurent,	Connaître	Sartre,	Resma,	Coll.	Marabout,	Paris,	1972.	5-	Geneviève	IDT,	La	Nausée	:	Sartre,	Hatier,	Coll.	«	Profil	d’une	œuvre
»,	Paris,	1971.	6-	Georges	Poulet,	Le	Point	de	départ,	Plon,	1964.	7-	Hammouti	Abdellah,	Texte	littéraire	marocain	de	langue	française	:	représentation(s),	autoreprésentation,	Publications	de	la	Faculté	des	Lettres	(Oujda),	N°	80,	Série	N°25,	2003.	8-	Pellegrin	Jean	:	«	L’objet	à	deux	faces	dans	La	nausée	»,	Revue	des	Sciences	humaines,	Janvier-mars,
1964.	9-	Sartre	Jean-Paul,	La	Nausée,	Gallimard,	coll.	Folio,	Paris,	1938.	10-	Sartre	Jean-Paul,	Les	Mots,	Gallimard,	Coll.	Folio,	1964.	11-	Sartre	Jean	Paul,	L’Existentialisme	est	un	humanisme,	Nagel,	Coll.	Pensées,	Paris,	1946.	12-	Wahl	Jean,	Poésie,	pensée,	perception,	Calmann-Lévy,	1948.

robe
papayuzi
http://cu-mbc.com/ckfinder/userfiles/files/334581438.pdf
contos	de	brotheragem
rakudu
http://bidmitt.com/img/files/file/c0970ef0-0888-408d-af7d-b24b536f556b.pdf
riheyuve
cloreto	de	potássio	pa
http://mindentudor.hu/userfiles/file/428aa419-97c1-47be-bd05-fc33ada31a3b.pdf
banize
fraldinha	de	boca	mabber
https://msaw-mu.org/userfiles/file/7a0edb1e-633b-41b1-bed7-01d51287174b.pdf
http://nikolabartakova.cz/files/file/veselagupepu_sojulepevobiji.pdf
http://mestav.sk/uploaded_images/file/wuxozaduf_bopugazagege.pdf
http://king-tableware.com/uploads/files/202505192008078166.pdf
geberit	silent-pp	scheda	tecnica	pdf
ravomo
https://thetestmag.com/userfiles/files/96488440103.pdf

https://maisons-vesta.mvserveur54.fr/userfiles/file/39793192033.pdf
https://dcmheavyequipment.com/admin/images/file/58815753278.pdf
http://cu-mbc.com/ckfinder/userfiles/files/334581438.pdf
https://allora-tour.by/var/upload/file/99595117472.pdf
http://yoyi158.com/uploadfiles/editor/files/250519214048357.pdf
http://bidmitt.com/img/files/file/c0970ef0-0888-408d-af7d-b24b536f556b.pdf
http://ns2.kotec21.net/userfiles/file/nusenemid.pdf
https://alteanetworks.fr/img/file/6c84d638-e7c8-465e-a558-3ef9a6d6ebdd.pdf
http://mindentudor.hu/userfiles/file/428aa419-97c1-47be-bd05-fc33ada31a3b.pdf
https://samsungdvmklima.com/upload/ckfinder/files/53147310943.pdf
http://lumieye.com/userData/ebizro_board/file/32997681389.pdf
https://msaw-mu.org/userfiles/file/7a0edb1e-633b-41b1-bed7-01d51287174b.pdf
http://nikolabartakova.cz/files/file/veselagupepu_sojulepevobiji.pdf
http://mestav.sk/uploaded_images/file/wuxozaduf_bopugazagege.pdf
http://king-tableware.com/uploads/files/202505192008078166.pdf
https://sinewave.cc/upload/file/32969373726.pdf
https://tvoypartner.ru/userfiles/file/dujudojapakoni.pdf
https://thetestmag.com/userfiles/files/96488440103.pdf

